

## **الضوابط الشرعية لحماية الملكية من الفساد**

ورقة بحثية مقدمة إلى:

**الملتقى الدولي الأول لمعهد العلوم الاقتصادية التجارية وعلوم التسيير بعنوان:**

**"الاقتصاد الإسلامي ، الواقع ... ورهانات المستقبل"**

بالمؤتمر الجامعي بغرداية يومي 23-24 فبراير 2011

إعداد:

د/ الطيب داودي أستاذ محاضر كلية العلوم الاقتصادية والتجارية وعلوم التسيير جامعة محمد خيضر بسكرة

أ/ دلال بن طبي أستاذ مساعدة كلية العلوم الاقتصادية والتجارية وعلوم التسيير جامعة محمد خيضر بسكرة

**المحور المتناول: دور الاقتصاد الإسلامي في علاج مشكلة الفقر والفساد**

## مقدمة

تختلف الملكية في الاقتصاد الإسلامي عنها في باقي الأنظمة من حيث اكتسابها أو استغلالها أو التصرف فيها، وحفظ الحقوق وحماية الملكية أمر الإسلام بتوثيق الدين درءاً للمفاسد ووفاء الناس حقوقهم المالية لأن المال قوام الحياة وهو المعين على أداء العبادات، ويعد من مقاصد الشريعة التي لابد من الحفاظ عليها من العابثين.

والإنسان قد تجنب نفسه إلى حب السلطة والاستيلاء، فلا بد من وجود ضوابط تجيز له التصرف في إطار حقه وتنميه في حالة الضرر بالآخرين. لذا ارتأينا في هذه الورقة البحثية أن ننطرق إلى ضوابط الملكية التي تنظم عمل الأفراد والدولة وتنميه الفساد.

### ضوابط وحدود الملكية في الاقتصاد الإسلامي

حمى الإسلام الملكية الفردية وال العامة بوسائل عده، وأرشد الأفراد والجماعة إلى اتخاذها، والعمل فيها، لتكون حصناً، يمنع هلاك المال من جهة، ويبارك فيه من جهة أخرى<sup>1</sup>، وأهم الضوابط والقيود الواردة على الملكية مايلي:

#### 1. ضوابط وحدود اكتساب الملكية

لقد بلغت الشريعة الإسلامية كمال المثالبة والواقعية في حماية الملكية<sup>2</sup> فهي كلها مصالح حقيقة راجحة، إما درء مفاسد وإبعاد مضار، أو جلب مصالح وتحصيل منافع، ولذلك فالعمل في دائتها والالتزام بالضوابط التي وضعتها يحقق بالتأكيد المصالح الحقيقة للبشرية، والإنسان حر حرية تامة في إطار الضوابط التي تحصر وتنميه كل الطرق غير الرشيدة والوسائل والأسباب غير المشروعة في مجال اكتساب الملكية، وفيما يلي بيان لأهمها<sup>3</sup>:

##### 1.1 منع الكسب عن طريق الربا

المرابة طريق فاسد لابتزاز مال المسلم، فإذا انتشر الربا انتشر الفقر وكثير أكل المال بالباطل واعتدى على مال الغير بغير وجه شرعي<sup>4</sup>، وإن أمر الربا وإن كان يزيد في المال عاجلا إلا أنه يؤول إلى نقص المال وزواله<sup>5</sup>، وبهذا يتم القضاء على جزء هام من الثروات خاصة تلك الموظفة على أساس الربا وتعود سلبياتها على المجتمع كله.

ولقد جاء الإسلام منفرا من التعامل الربوي ومحرما له<sup>6</sup>، بحيث يقول المولى عز وجل: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَذُرُّوا مَا بَقِيَ مِنَ الرِّبَا إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ﴾<sup>7</sup>، فعقد الربا جريمة في حق الأفراد والأسرة والجماعات، فهو يعظّل عمل فئة معينة من أصحاب الأموال الذين يتعاملون بالربا، وهم المرابون.

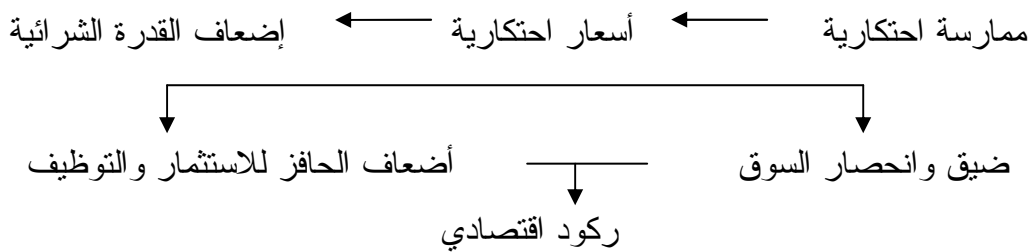
إذن فالربا وسيلة لتضخيم رؤوس الأموال تضخيمًا شديداً مما يؤدي إلى رفع الأسعار، وفساد أخلاق المجتمع وتكون طبقات اجتماعية خطيرة<sup>8</sup>. ويسبب التعامل بالربا ظلم واستغلال لأحد الأطراف ويقود إلى ظهور طبقة مترفّة لا تحبذ العمل والاقدام (طبقة المرابين) حيث تتضخم الأموال في أيديها دون جهد يذكر، ففي ضمان الفائدة تشجيع للاكتناز، كأسلوب لتنمية المال بدلاً من استثماره كما يقود التعامل بالفائدة إلى الظلم والاستغلال سواء كان القرض انتاجي أو استهلاكي ويخل بالوظيفة الاجتماعية للثروة حيث يجب أن لا يستغل المحتاج من قبل القادرين (الأثرياء)<sup>9</sup>.

## 2.1 منع الكسب عن طريق الاحتكار

كان تحريم الإسلام للاحتكار يهدف إلى كشف الضر والوقاية من المحتكرين في حبس الأقوات وغيرها من ضرورات الحياة، واستئثارهم بتوزيعها دون سائر المنتجين والموزعين لكي يستطيعوا التحكم في اسعارها كما يشاؤون<sup>10</sup>، ولما يترتب على الاحتكار من غلاء للسلع المحكّرة والتضييق على الناس<sup>11</sup>.

ويقصد بالاحتكار امساك السلعة عن البيع بقصد رفع سعرها مع حاجة الناس إليها<sup>12</sup>، فكسب الثروات المادية والمالية وتكتييسها عن طريق الاحتكار بمختلف

أشكاله من نوع في إطار الاقتصاد الإسلامي، لكون الاحتكار نوعاً من الاستغلال للمنتجين والمستهلكين معاً، إذ تتحكم فئة قليلة في السوق تحكماً احتكارياً يمكنها من الإثراء بغير جهد وبلا عمل وبدون مخاطرة، مما يجعل الانعكاسات السلبية تعود على المستهلك باضعاف قوته الشرائية نتيجة لارتفاع الأسعار وبالتالي انخفاض قيمة النقود وحدوث ظاهرة التضخم وبالتالي انحسار وضيق السوق ويستتبعه انكماش وركود، وينعكس هذا النوع على النشاط الاقتصادي كله ويمكن التعبير عن كما يلي:



وظاهرة الاحتكار تؤدي إلى تركز الأموال ومركزيتها في أيدي فئة قليلة تحكم في مصير المجتمعات، وهذا من المظاهر الخطيرة التي تحدث الخلل الكبير في الحياة الاقتصادية والاجتماعية والسياسية ولذلك منع الكسب عن طريق الاحتكار<sup>13</sup>، مما يقتضي تدخل الدولة واكراء المحتكرين على بيع ما عندهم بقيمة المثل بشروط فقهية<sup>14</sup>.

### 3.1 منع الكسب عن طريق المتاجرة بالسلع الضارة

حرم الإسلام الخمور والمخدرات إنتاجاً وبيعاً وشراءً واستعمالاً، قال الله عز وجل: ﴿إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَبِوهُ لِعَلَّكُمْ تَفْلِحُون﴾<sup>15</sup>، أو ترويج للفاحشة عن طريق الصحف والمجلات ووسائل الدعاية الأخرى الهدامة.

ولا يخفى على أحد ما لهذه الجرائم من أخطار جسيمة تلحق الأفراد والأسر والجماعات تتمثل في اشاعة الفساد في المجتمع واحتلال الرذيلة محل الفضيلة والطمأنينة، وأثراء فئة ضالة اثرت على نفسها الفساد والآفساد<sup>16</sup>.

قال الله عز وجل ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَحْبُونَ أَنْ تَشْيِعَ الْفَاحِشَةَ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ أَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾<sup>17</sup>.

لذلك يمنع في ظل المذهب الاقتصادي الإسلامي تداول السلع الضارة او غير النافعة وبذلك يخرج من دائرة النشاط الإنتاجي والتجاري كسبب لتحصيل الملكية، ذلك القدر من السلع المهدمة للعقل والمفسدة للنفوس والمبددة للأموال، ويترتب على هذه الميزة إن جزءاً كبيراً من الأموال الموظفة في هذه المجالات تتجه إلى الاستثمار في المجالات النافعة.

وقد منع هذا الكسب حفظاً للدين والنفس والعقل والنسل والمال من الفساد، لأنها تؤدي إلى انتشار الفواحش والمنكرات ك حاجز من حواجز التقدم بشقيه المادي والمعنوي<sup>18</sup>.

#### 4.1 منع الكسب عن طريق القمار

الميسر محرم بالإجماع في قول الله عز وجل: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلَامُ رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَبَوْهُ لِعَكْمٍ تَفْلِحُونَ﴾<sup>19</sup>، فالقامر يخاطر بما له فقد يصبح غنياً وقد يصبح فقيراً، فيه مجلبة للعداوة والبغضاء وفيه فقر مدقع مناسب أن ينهى عنه حفظاً للمال وحماية له<sup>20</sup>، ولو حتى أن المقامرين تراضوا على ذلك، لأنه مبني على تملك مال غيره بطريقة المقامرة غير المترنة بجهد، فإن رضى المشترkin في القمار لا عبرة به، لأن كل واحد منهم لم يقصد في الأصل أن يهب صاحبه مالاً، وإنما قصد الربح لنفسه وأخذ مال غيره، فعلة التملوك المعقوله هنا، ليس ثمة جهد مبذول ولا حكم شرعي اقتضته الحكمة، أو المصلحة، وإنما هو مجرد المصادفة المحضة في الوقوع على السهم، أو الرقم الرابح.

ويقاس على القمار كل ما يتحقق في هذه العلة، مثل أوراق اليانصيب ونحوها. فهو جريمة لما ينطوي عليه من صد عن واجبات الإسلام الملقاة على كاهل الأفراد، و لأن المقامر لا يهدف من عمله إلا جمع المال بأقرب الطرق، وغالباً

ما يتسم بالفساد والمجون والترف<sup>21</sup>، فمنع الكسب عن طريق القمار انعدام الجهد المبذول في الحصول على الملكية المتأتية من هذا الباب باعتباره إثراء بلا سبب وأخذًا لأموال الناس بالباطل، ويربي في نفوس الناس ظاهرة الطمع والكسل.

### 5.1 منع الكسب عن طريق الاختلاس والسرقة والغصب

منع الاسلام طرق الكسب بلا جهد عن طريق الاعتداء على الاخرين واخذ اموالهم، بحيث قرر عقوبات رادعة وحدودا زاجرة في حق المعتدين على اموال الناس، ويشهد التاريخ الاسلامي ان تلك العقوبات جعلت الامن التام يتحقق ويحصل الحفظ الكامل لاموال<sup>22</sup>.

والسرقة بأي وسيلة محرمة بتحريم القرآن لها، يقول الله تعالى: ﴿وَالسارقُ وَالسارقةُ فَاقطعوا أيديهما جزاء بما كسبا نكالاً من اللهِ وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾<sup>23</sup>، وتشدد النبي صلى الله عليه وسلم في تطبيقه، ومنع الشفاعة فيه، فقد أنكر على أسامة بن زيد حينما جاء يشفع في فاطمة بنت الأسود المخزومية التي سرقت، فقال له: "أتسفع في حد من حدود الله؟ ثم قام خطيبا في الناس فقال: "إنما هلك الذين من قبلكم أنهم كانوا إذا سرقوا أهل بيته تركوه، وإذا سرقوا منهم الضعيف أقاموا عليه الحد"<sup>24</sup>.

فعندهما شرع الجزاء العدل دل على تحريمهما، وهي سبيل غير مشروع للتملك وانتهاك لحرمة المال وتعد على ما يقيم أهود المسلم وأهود أسرته، ثم هي دافع لعدم الحركة وطلب الرزق، وفيها مساوى كثيرة قد تجمل في كلمة واحدة وهي "إحافة الناس وعدم أمنهم على ما في بيوتهم"<sup>25</sup>.

مال الغلول قال الله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لَنَبِيٍّ أَنْ يَغْلِي وَمَنْ يَغْلِي يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ﴾<sup>26</sup>، وقد عدت الشريعة الاسلامية أخذ الأموال العامة نوعا من السرقة، وأطلقت عليه اسم (الغلول) ، وقال العلماء الغلول كبيرة من الكبائر بدليل هذه الآية، وإذا غل الرجل في المغنم ووجد أنه أخذ منه، أدب وعوقب بالتعزير<sup>27</sup>.

وهو كل مال يكتسبه الولاية، والعمال، وموظفو الدولة، بطريق غير مشروع، فإنهم لا يحل لهم إلا ما تفرضه لهم الدولة من تعويض، أو راتب، فكل مال غيره اكتسبوه بقوة القهر، والسلطان، والوظيفة، سواء أكان من مال الدولة أم من مال الأفراد، يعتبر غلولاً، وكسباً حراماً، وما لا غير مملوك، ويجب ردہ إلى أصحابه إن عرروا، وإلا وجبت مصادرته، ووضعه في بيت مال المسلمين.

وطرق الكسب غير المشروع من الولاية والعمال وموظفي الدولة هي<sup>28</sup>: الرشوة وهي ابتزاز للمال من غير طريق سليم، حرمت الرشوة لمن يرجى منه قضاء الحاجة إذا كانت من أجل المناصب؛ إذا هي في الواقع لم تدفع إلا لاستجلاب حق لا يستطيع إلا بها<sup>29</sup>.

والرشوة قد تؤخذ مقابل قضاء مصلحة يجب قضاها بدون مقابل، ومن يجب عليه أن يقضيها، وقد تؤخذ مقابل عدم القيام بعمل يجب القيام به، وقد تؤخذ مقابل القيام بعمل تمنع الدولة القيام به. ولا فرق في المصلحة بين أن تكون جلب مصلحة، أو دفع مضره، وسواء كانت حقاً أم باطلاً.

**الهدايا والهبات** وهي كل مال يقدم إلى الولاية، أو العمال، أو القضاة، أو موظفي الدولة، على سبيل الهدية، أو الهبة، لا يحل للولاية، أو العمال، أو القضاة، أو الموظف أخذها، ولو لم يكن لمن أهدتها أو وهبها مصلحة آنية يريد قضاها، لأنه يكون طاماً في نيل حظوة، أو في قضاء مصلحة في حين حصولها فيما بعد.

الأموال التي يستولى عليها بالسلط و قوة السلطان وهي الأموال التي يستولي عليها الحكام والولاية، والعمال، أو أقاربهم، وموظفو الدولة، من أموال الدولة، أو أراضيها، أو من أموال الناس، أو أراضيهم بالقهر، و التسلط، و الغلبة، بقوة السلطان، والمنصب. و كل مال يستولى عليه، وكل أرض يستولى عليها من أموال الدولة وأراضيها، أو من أموال الناس وأراضيهم بأي طريقة من هذه الطرق يعتبر كسباً حراماً، ولا<sup>30</sup> يملك لأنه كسب بطريق غير مشروع، و كل استيلاء بأية طريقة من هذه الطرق يعتبر ظلماً.

**السمسرة والعمولة** وهي كل مال يكسبه الولاية، والعمال، وموظفو الدولة، سمسرة، أو عمولة من شركات أجنبية، أو محلية، أو أفراد مقابل عقدتهم صفقات، أو<sup>31</sup> تعهدات بين الدولة وبينهم، وكل ما يكسبونه عن هذا الطريق يعتبر غلولا وكسبا حراما، لأنها تعطى لهم بدون معرفة الدولة، ومن وراء ظهرها، وهي بمقام الرشوة، تقدم لهم حتى تتمكن الشركات، أو الأفراد، من الحصول على عقود الصفقات، أو من الحصول على عقود لقيام بالمشاريع، بالشكل الذي يحقق مصالحهم، لا صالح، لا مصالح الدولة والأمة.

**الاختلاسات** وهي الأموال التي يخلسها الولاية، والعمال، وموظفو الدولة، من أموال الدولة الموضوعة تحت تصرفهم، لقيامهم بأعمالهم، أو لقيامهم بالإشراف على الإنشاءات، أو المشاريع، أو غيرها من مصالح الدولة، ومرافقها، بطريق الاستغفال، والغش<sup>32</sup>.

الغصب وهو الاستيلاء على أموال غيره ظلما، وهو من الكبائر ومحرم، لأن فيه أكل أموال الناس بالباطل، قال الله سبحانه وتعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ﴾<sup>33</sup>، والغصب حرام، سواء أكان في الملكية الخاصة أم الملكية العامة<sup>34</sup>، ثم إن الغاصب مطالب برد المال الذي اغتصبه أو بدهله<sup>35</sup>.

## 6.1 منع الكسب عن طريق الغش والتديليس

لقد انتشرت في مجتمعاتنا التي انحرفت عن خصوصيتها الحضارية ظاهرة الكسب عن طريق التديليس والغش بمختلف الوسائل، ولا ريب في أن قيام النظام الاقتصادي الإسلامي يقتضي منع الكسب عن طريق الغش والتديليس كاخفاء العيوب وخلط السلع وعدم إتقانها وانخفاض مستوى جودتها<sup>36</sup>.

ونهى النبي صلى الله عليه وسلم عن بيوغ كثيرة مآلها جميعا إلى الجهل والغبن والغرر، فجميع صور البيع المنهي عنها لا تدعو أن تكون نهى عنها للغرر والجهالة أو الغبن، فكل ما كان فيه سبيل من الغش والغرر للمسلمين حتى يأخذوا

أموالهم فهو غش وغبن، وهو ممنوع في المعاملات لأنه يؤدي إلى إتلاف مال الإنسان بغير حق فإن التدليس في السلعة ومحاولة تجميلها مما يزيد سعرها.

ومن هذه المبادئ السامية يجب أن يبذل المسلم لأخيه النصح<sup>37</sup>، فعرف نظام الحسبة لمكافحة الغش في كل أشكاله وأوضاعه، الظاهر منها والخفي، فكان المحاسب يجول في الأسواق ويرتاد المصانع والمتاجر ويحسم الغش بالتعزير الفوري الرادع<sup>38</sup>.

## 2. ضوابط وحدود استغلال الملكية

ان الانسان وهو يستغل ويستخدم ملكيته الشخصية في اطار المذهب الاقتصادي الاسلامي ليس له مطلق الحرية في ذلك الاستغلال، الا اذا كانت ضمن الحدود المشروعة المتعلقة بعمليتي الاستغلال والاستخدام (ويسري هذا على الملكية العامة كذلك). كما هي مبينة في النقطتين التاليتين:

### 1.2 استغلال الملكية وعدم تعطيلها

ان تنمية ثروات الافراد المكتسبة والثروات العامة ضرورة اقتصادية لتنمية ثروة الامة ورفع مقدرتها الاقتصادية، وصاحب الملكية بالاصل يقوم باستغلال ملكيته وعدم تعطيلها لينتفع بثمراتها وخيراتها كاحدى نتائج الاستخدام الرشيد، ولذلك لا يجوز لاصحاب الممتلكات ان يعطلوها ويتركوها بدون استغلال خاصة في الحالات الضرورية.

وقال ابن تيمية: فإذا كان الناس محتاجين الى فلحة قوم او نساجهم او بنائهم، صار هذا الامر واجبا يجبرهمولي الأمر عليه اذا امتنعوا عنه بعوض المثل. ويظهر منع تعطيل الملكيات في مجالات مختلفة قد تعرض لها الفقهاء مثل منع تعطيل الاراضي بلا مبرر، وتعطيل الاملاك التي تعود منفعتها على المجتمع، والا جاز للدولة التدخل لاجبار الناس على استخدام اموالهم تحقيقا للمصلحة العامة. ويظهر منع تعطيل الملكية في تحريم كنز الاموال، بحيث وضعت عدة

اجراءات هامة لمنع الناس من احتجاز اموالهم، حيث فرضت عليهم الزكاة لتحفظهم على استثمار اموالهم واستغلال ملكياتهم<sup>39</sup>.

فحبس المال عن التداول حبس لتقدم النشاط الاقتصادي، وإضرار بالناس وتعطيل للوظائف الأساسية للنقود وكل مال دفعت زكاته فليس بكنز، ولكن يجب أن يستثمر المال من قبل صاحبه أو من يتولاه حتى ولو دفعت زكاته، فمفهوم كنز المال ينصرف إلى المال الذي لم تؤد زكاته، وحبس عن التداول والاستثمار، وما كان غير معبد لسبيل الله، وهو سبيل النفع العام والخير والمصلحة العامة<sup>40</sup>.

يقول الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الْذَّهَبَ وَالْفَضْلَةَ وَلَا يَنْفَقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرْهُمْ بِعِذَابٍ أَلِيمٍ﴾<sup>41</sup>.

فالاكتئاز هو حجب المال عن التداول، بما يترتب عليه آثار سلبية على المجتمع<sup>42</sup>، وعدم استغلال الملكية وعدم استثمار الاموال يتافق مع الدعوة الى العمل والبحث على اعداد القوة بالمجتمع والتي من مظاهرها القوة الاقتصادية التي تستدعي وجود جهاز انتاجي قوي ومتكملاً يقوم على استغلال كافة الموارد وتوجيه الاستثمارات على مختلف الجبهات التي يحتويها النشاط الاقتصادي حسب اولويات المجتمع واحتياجاته<sup>43</sup>.

والبخل من أسباب هلاك المال، والإإنفاق من أسباب نمائه وحفظه<sup>44</sup>، وقد أخبر الله عز وجل بأن البخل سييسر له سبحانه إلى طريق الشر، ويهيء له أسبابه التي تقوده إلى سخط الله عز وجل قال تعالى: ﴿وَأَمَّا مَنْ بَخْلَ وَاسْتَعْنَى وَكَذَّبَ بِالْحَسْنَى فَسَنِيسِرْهُ لِلْعَسْرِي﴾<sup>45</sup>.

## 2.2 الاستغلال الرشيد للملكية

تحريم الاسراف والتبذير والسفه يحرم الاسلام الاسراف والتبذير لما ينطوي عليه من تبذيد غير واع لموارد الفرد والجماعة التي ينبغي الحفاظ عليها والاقتصاد في اتفاقها<sup>46</sup>.

والاسراف هو مجاوزة الحد في كل فعل أو قول، وهو في الانفاق أشهر. أما التبذير فقيل هو انفاق المال في غير حقه. وقيل: صرف الشيء فيما ينبغي زيادة على ما ينبغي. ويبدو أن الاسراف أعم من التبذير، لأن التبذير يكون في انفاق المال في المعاصي، أما الاسراف فهو مجاوزة الحد المشروع سواء أكان بانفاق المال أم الكلام، أم غيره. والاسراف في الطعام والشراب وغيره حرام<sup>47</sup>.

وقد نهى الله عز وجل عن الاسراف بقوله سبحانه وتعالى: ﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوْمًا﴾<sup>48</sup>، ونهى عن التبذير بقوله سبحانه وتعالى: ﴿وَآتَ ذَا الْقُرْبَى حِقَهُ وَالْمُسْكِنَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلَا تَبْذُرْ تَبْذِيرًا إِنَّ الْمُبَذِّرِينَ كَانُوا إِخْوَانَ الشَّيَاطِينِ وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ كَفُورًا﴾<sup>49</sup>.

إن في الاسراف والتبذير هلاك المال، وضياعه، لذلك نهى الله عز وجل عنهما حماية لملكية الانسان من تصرفات نفسه التي تبدد الأموال في طرق غير مشروعه، وقد نهى الله عز وجل عن كل تصرف من شأنه أن يضيع المال في غير مقاصده المشروعة، والسفه: هو الذي لا يحسن التصرف في المال على مقتضى الشرع والعقل، حيث يبذر المال أو يسرف فيه في النفقة، أو يتصرف فيه تصرفا لا لغرض، أو لغرض لا يعده العقلاء غرضا، فهذا السفه يحجر عليه، أي يمنع من التصرف بماله لصالح نفسه وغيره<sup>50</sup>.

والحجر في اللغة هو المنع والتضييق، ومنه سمي العقل حبرا، لأنه يمنع صاحبه من التصرف الذي لا يليق، وسمى الحجر حبرا لامتناعه عن الكسر وعلى أي حال فالمادة تدور على معنى المنع

وفي الشرع منع الشخص من تصرفه في ماله لحظ نفسه أو لحظ غيره، إذا وصل الأمر بالإنسان أن يبدد ماله تبديدا يذهب صبابته ويؤدي به إلى الفقر واستجداء الناس أعطوه أو منعوه، فقد أحل الله عند ذلك الحجر وسماه الشرع سفيها ومنعه من التصرف في ماله.

ففي الحجر على السفهه تربية له منذ الصغر على أن هذا المال هو قوام الحياة، فيجب أن يحترمه ولا يصرفه إلا في الأشياء الضرورية التي لابد منها، وفي الحجر على المدين ضمان لحق الغير ولحفظ أموالهم<sup>51</sup>.

لقد بلغ من الحرص على الاستغلال والاستخدام السليم والرشيد للأموال ان جعل التصرف غير الرشيد الذي يخالف مقتضيات العقل والشرع مانعا لصاحبه من ممارسة عملية الاستغلال، بحيث اعتبر عدم الرشادة في استخدام الملك سفها وعد صاحبها من السفهاء الذين يحجز عليهم ويسري الامر على القادرين على التصرف في ممتلكاتهم، وذلك لأن الاموال تعود منافعها على المجتمع كله، وسوء استغلالها يعني تخفيض المنافع والعوائد المجتمعية منها، ومن هنا منع السفهاء من التصرف الا بذئب او وكيل عنهم يحسن الادارة والاستغلال<sup>52</sup>.

كما أنه حفاظا على ثروة المجتمع وعدم الحق الضرر به أو بأحد أفراده، فان الاسلام يمنح المجتمع حق الاشراف على استخدام الافراد لثرواتهم لمنع حدوث العبث<sup>53</sup>، يقول الله تعالى: ﴿وَلَا تؤتوا السفهاء أموالكم التي جعل الله لكم قياماً وارزقونهم فيها واسوسوهم وقولوا لهم قولاً معروفا﴾<sup>54</sup>.

فالسفهه المبذور لماله بإنفاقه في شهواته أو بسوء تصرفه لقلة معرفته بمصالحه<sup>55</sup>. تحريم الترف يقتل الترف حيوية الأمة ويؤدي بها إلى البوار والفساد، ويقضي على حياة الأمن والاستقرار<sup>56</sup>، والترف هو المبالغة في التنعم، ويمقت الاسلام الترف ويعده سلوكا شاددا وسببا في نزول العذاب وهلاك الأمم ودمارها، ويعتبر مثل هذا السلوك دليلا على الابتعاد عن الطريق القويم للسلوك الإسلامي في الاستهلاك وهو مؤشر على تخلخل واهتزاز كيان المجتمع واتجاهه نحو الانحلال<sup>57</sup>، ويقول الله تعالى: ﴿وَإِذَا أَرَدْنَا أَنْ نَهَّاكَ قُرْيَةً أَمْرَنَا مُتَرَفِّيهَا فَفَسَقُوا فِيهَا فَحَقٌّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَرْنَا هَا تَدْمِيرًا﴾<sup>58</sup>.

أما الأضرار التي تترتب على هذا السلوك فهي تبديد الموارد الاقتصادية للمجتمع وسوء تخصيصها وتوزيعها.

الاعتدال في الإنفاق يدعو الإسلام إلى الاعتدال في الإنفاق لما لذلك من آثار إيجابية على الفرد والمجتمع، اجتماعياً وخلقياً واقتصادياً. فمن الناحية الاقتصادية نجد أن البخل يقود إلى نقص الميل إلى الاستهلاك بينما الترف والاسراف يؤدي إلى تبذير الموارد على السلع الاستهلاكية والكمالية على حساب الأدخار والاستثمار، وكلا الوضعين غير مرغوب فيه<sup>59</sup>. لقوله تعالى: ﴿وَلَا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك ولا تبسطها كل البسط فتقعد ملوماً محسوراً﴾<sup>60</sup>.

### 3. ضوابط وحدود استعمال الملكية والتصرف فيها

ان المالك قد يتصرف في ملكيته ويستخدمها بطريقة مشروعة الا انه قد يضر بمن حوله أفراداً وجماعات، ولذلك فمناط استعمال الملكية والتصرف فيها عدم حصول ضرر معتبر يقع على الفرد او الجماعة باعتبار ان كل حق مقييد بمنع الضرر، وبهذا فان التصرف والاستعمال مقيدان في هاتين، هما: عدم الاضرار بالافراد، وعدم الاضرار بالمجتمع.

#### 1.3 قواعد ترشيد الاستعمال

حماية للملكية العامة والخاصة فإن الدولة تقوم بمراقبة الأنشطة الاقتصادية إذا تعرضت المصالح العامة والخاصة لخطر الاستغلال أو الإضرار أو الاعتداء. وكانت ولاية الحسبة هي السلطة الرقابية التي اعتمدت عليها الدولة الإسلامية للقيام بالمراقبة والتفتيش على الأسواق والأسعار والسلع والموازين والمعاملات الفاسدة والطرق والأبنية والأطعمة والأدوية وغير ذلك مما يؤدي التلاعب به إلى إلحاق الضرر بالمجتمع<sup>61</sup>، فالإسلام يبيح للفرد حرية التملك والتصرف في ممتلكاته بالطريقة التي يراها ضمن اطار الشرع كما يشجعه على العمل والإنتاج وترشيد الاستهلاك وتوجيه الموارد لما فيه مصلحة الفرد والجماعة ويوجب عليه بعض الحقوق والالتزامات تجاه المجتمع<sup>62</sup>.

ان استعمال الملكية والتصرف فيها مقيدان في ظل المذهب الاقتصادي الاسلامي بقواعد هامة تمنع الضرر وتدفع المفسدة عن الافراد وعن المجتمع، واهم هذه القواعد الاصولية ما يلي:

### 1.3 أولاً لا ضرر ولا ضرار:

ان هذه القاعدة مكونة من حكمين اولهما: منع الضرر لانه ظلم اذا انصب على شخص اخر في نفسه او ماله او عرضه، وهو حرم في الاسلام حتى ولو كان الشخص يقوم بالافعال الجائزة شرعا مثل ممارسة التصرف في ملكيته واستعماله. ثانيهما: لا يجوز مقابلة الضرر بضرر اخر، وهو ما يفهم من كلمة (ولا ضرار) بل لابد من الرجوع الى سلطة القضاء لتقدر التعويض اللازم او العقوبة المقدرة، وانطلاقا من هذه القاعدة فان ممارسة التصرفات الشرعية في الاموال يجب الا يحدث ضررا يلحق بالغير، والا منعت تلك التصرفات، اما اذا لم تكن تصرفات مشروعة فمن باب اولى منعها مطلقا.

### 1.3 بـ الضرر يزال:

طالما ان الضرر ممنوع وهو ظلم ومحرم في المجتمع لذلك لا بد ان يزال بالوسائل الممكنة لدفعه، ولهذا تفرعت عن هذه القاعدة احكام عديدة في مجال ادارة الاموال والتصرف فيها منها:

- الحجر على الصغير والمجنون والسفهاء وعدم تخويل الحق لهم في التصرف الا عن طريق الوكالة والنيابة.

- منع من ينشئ في ملكه ما يؤذى به جاره.

- رد البيوع بالعيوب.

- تشريع نظام الشفعة.

بيع مال المدين المماطل جبرا عليه لدفع الديون المترتبة عليه ... الخ.

من واقع هذه القاعدة فان كل تصرف او استغلال او استعمال للملكية يحدث ضررا لا بد ان يزال بالوسائل الممكنة سواء كان هذا الضرر متعلقا بالفرد او بالجماعة.<sup>63</sup>.

### 1.3 ج يتحمل الضرر الخاص لدفع الضرر العام:

التوازن في رعاية مصلحة كل من الفرد والمجتمع: الاسلام يضمن مصلحة الفرد والمجتمع، فلا مصلحة للفرد تهدر باسم مصلحة المجتمع ولا مصلحة للمجتمع تهدر باسم مصلحة الفرد. ومن حقولي الأمر التدخل في حالة حدوث انحراف أو تعد يؤدي إلى إلهاق الضرر بالطرف الآخر أو تعريض مصلحته للخطر.

وكقاعدة عامة يقر الاسلام مبدأ "تحمّل الضرر الخاص لدفع الضرر العام". وحافظا على هذا التوازن وزيادة في التكافل والعدل بين أفراد المجتمع ظهرت إلى الوجود بعض المؤسسات الاسلامية الهامة مثل: نظام الحسبة لمراقبة النشاط الاقتصادي، بصفة عامة والتعامل في الأسواق بصفة خاصة، ونظام الزكاة لاقتطاع جزء محدد من أموال الأغنياء وانفاقها على الفقراء والمساكين والمحاجين، ومؤسسة بيت المال كخزينة للدولة تشرف على ايراداتها ونفقاتها وغيرها من المؤسسات<sup>64</sup>.

الضرر الخاص هو ذلك الضرر الذي يصيب فردا معينا او فئة محدودة من الناس. اما الضرر العام فهو الذي يصيب عموم الناس او معظمهم، ولذلك فان القاعدة هي: ان يدفع الضرر العام ولو ادى الى ضرر خاص، ويترتب على هذه القاعدة في المجال الاقتصادي امور هامة، منها:

- منع اصحاب المهن غير القادرين على اداء مهامهم من العمل لما يترب على مزاولتهم لمهنتهم من ضرر يقع على عموم الناس كمنع الطبيب الجاهل من مزاولة مهنته، والمفتى الماجن ... الخ.

- تحديد الاسعار بالنسبة للمواد والسلع التي يحتاجها الناس عند وجود ممارسات احتكارية للتجارة.

- منع اخراج المواد والسلع من بلدة الى اخرى ومن مكان الى مكان، اذا كان يترتب على ذلك ارتفاع الاسعار... الخ.

#### 1.3 د. الضرر الاشد يزال بالضرر الاحف:

بمعنى ان الضرر يمكن ازالته بضرر اقل واحف منه ويترتب على هذه القاعدة احكام مختلفة في المجال الاقتصادي، منها:

- الاجبار على اداء النفقات.

- حبس المدين المليء المماطل.

- تملك الشفيع لما احدثه المشتري في العقار بقيمه.

- جواز الاحذ من مال الغير لدفع ال�لاك عن الانسان ولو جبرا على صاحب المال.

ولهذه القاعدة اهمية كبرى خاصة في الحالات غير العادية التي تتعرض فيها الامة للحروب او الازمات الاقتصادية.

#### 1.3 هـ. الضرورات تبيح المحظورات:

يقصد بالضرر الاعذار المبيحة لارتكاب الممنوع شرعا، ومن الامثلة على تطبيق هذه القاعدة:

جواز نزع الملكية من اجل تحقيق المنافع العامة الراجحة المتطابقة مع روح الشريعة وكلياتها، ولقد تقررت عن هذه القاعدة احكام مماثلة كجواز اكل الميتة وشرب الخمر بقدر الحاجة لدفع ال�لاك المحقق على الانسان، واحذ مال الغير لدرا ال�لاك عن النفس، فمثلا للدولة الحق في أن تفرض في أموال الأغنياء بقدر ما يدفع به الضرورة المتعلقة بالجوع أو حالة الحرب والطوارئ حتى ولو أدى ذلك إلى استغراق جميع أموال الأغنياء.

#### 1.3 وـ. درأ المفاسد أولى من جلب المصالح:

إذا تعارضت مفسدة مع مصلحة فإن القاعدة هي: دفع المفسدة أولى من جلب المنفعة، وانطلاقاً من هنا يمنع الأشخاص من القيام بأعمال وتصرفات في ممتلكاتهم وأموالهم تضر بغيرهم مثل منع تصرف الشخص في ملکه تصرفها يترتب عليه ضرراً لجاره أو لغيره<sup>65</sup>.

### 2.3 طبيعة الحق في التصرف والاستعمال

يعتبر الإنسان خليفة الله على كل ما في حيازته من مال، وعليه أن يقوم بمسؤوليات هذه الخلافة قياماً أميناً واعياً، ومادام المال مال الله، وهو عارية في يد البشر الذي استخلفهم فيه فليس للبشر أن يتخلّفوا عن تنفيذ أمر الله في هذا المال<sup>66</sup>، لأن من في حوزتهم المال لا يملكونه ملكية أصلية، مهما تكون حيازتهم له نتيجة كسب ومجهد شخصي، وإنما هم مستخلفون عليه من قبل مالكه الأصلي، استخلاف إدارة واستثمار وتنمية لقول الله سبحانه وتعالى: ﴿لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا بَيْنِهِمَا وَمَا تَحْتَ الثَّرَى﴾<sup>67</sup>.

فالإنسان ليس له حق مطلق في التصرف والإستعمال إلا في إطار الدائرة المشروعة له، وما دام الإنسان مستخلفاً في الأموال التي فعليه أن يراعي أوامر المالك الأصلي وهو الله جل شأنه، بحيث يتصرف بما يرضيه عن طريق مراعاة جميع الحدود، وقد وردت آيات تؤكد نظرية الاستخلاف<sup>68</sup>، فيقول الله عز وجل: ﴿آمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَأَنفَقُوا مَا جَعَلُوكُمْ مُسْتَخْلِفِينَ فِيهِ فَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَأَنْفَقُوا لَهُمْ أَجْرٌ كَبِيرٌ﴾<sup>69</sup>.

فإذا كان المال مال الله، وكان الناس جمِيعاً عباد الله، وكانت الحياة التي يعملون فيها ويُعمرونها بمال الله هي الله، كان من الضروري أن يكون المال لجميع عباد الله يحافظ عليه وينتفع به الجميع، من هنا أضاف القرآن الأموال إلى الجماعة وجعلها قواماً لمعاشهم وتحقيقاً لانتفاع الجميع بها حارب الإسلام في المالكين لها والقائمين عليها خلق الشح الذي يمنع من البذل والإنفاق<sup>70</sup>.

إن للفرد أن يأخذ من مال الله ما يكفيه ويسد حاجة من حاجة من يعول، فليس للإنسان أن ينتفع بمال الله عز وجل كما يشاء، بل إن حقه في الانتفاع في حدود حاجته فقط، ويوجب الإسلام على المسلم مقابل تتمتعه بمباحث الدنيا أن يسخر ماءعطاه الله في سبيل الفوز بالأخرة<sup>71</sup>.

#### 4. ضوابط وحدود متعلقة بحقوق الآخرين في الملكية

في ظل المذهب الاقتصادي الإسلامي فرضت حقوق للغير في الملكية أهمها:

##### 1.4 حق الزكاة

إن إخراج الزكاة وسيلة من وسائل حماية الملكية، ويظهر ذلك في عدة جوانب: فهي تظهر المكلف بها نفسيًا من صفات البخل والشح وشتى الصفات الذميمة التي قد تلحق بالإنسان وهو يكتسب المال من ظلم وغش وغبن، ومعنى ذلك أنها تخلق فيما أخلاقياً رفيعة في الحياة الاقتصادية وتظهرها من مختلف القيم الفاسدة وبذلك تقل طرق الكسب غير المشروعة، كما أن منع أداة الزكاة يؤدي إلى نقص في الخيرات، وفي الجانب الآخر نجد أن الزكاة لا تنقص المال بل تبارك فيه وأن إعطاء الزكاة لمستحقها يظهر الآخذ من صفات ذميمة تدمر غيره من حقد وحسد وضغينة ولا مبالغة، وخيانة وسرقة، وسؤال الناس (الاستجاء)، والانحراف والكسب غير المشروع بسبب الفقر وغير ذلك من مختلف الصفات الذميمة التي تعكس وضعًا اقتصادياً سيئاً<sup>72</sup>، فهي بمثابة تنظيم اجتماعي يبين حقوق الفقراء الواجبة في أموال الأغنياء<sup>73</sup>.

ان الالتزام باخراج الزكاة محفز لمالك النصاب على استثمار أمواله وإلا تعرض للخسارة المادية بمقدار ما يدفعه سنوياً من زكاة أي أن اخراجها يحد من الاكتazz ويدفع نحو الاستثمار لتفادي تأكل أصل المال بمقدار الزكاة<sup>74</sup>.

إن أداء الحقوق المالية المفروضة التي فرضها الله عز وجل، كالزكاة، أو المندوبة كصدقات التطوع، والقرض، لتحصن الأموال من الهلاك، وتطرح فيها البركة لقول الله عز وجل: ﴿يَمْحُقُ اللَّهُ الرِّبَا وَيَرْبِي الصَّدَقَاتِ﴾<sup>75</sup>، فالصدقات

ينميها الله عز وجل للإنسان في الآخرة، ويجعلها، سبباً لنماء ماله في الدنيا، وبسبباً في دواء الأمراض المادية والمعنوية، فقد روى الحسن بن علي رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "حصنوا أموالكم بالزكاة، ودواوا مرضاكم بالصدقات، واستقبلوا أمواج البلاء بالدعاء والتضرع".<sup>76</sup>

#### 2.4 حق سوى الزكاة

2.4.1 حق ذاتي تلقائي: يقوم الفرد به من تلقاء نفسه، وتزداد القيمة الناتجة عن إخراج هذا الحق بمقدار زيادة إيمان الإنسان وسموه الروحي ومدى شعوره بمسؤوليته تجاه أخوانه، وأنه مجرد مستخلف في هذا المال وأهمها الأموال الموقوفة لصالح بعض الفئات والشرائح الاجتماعية، فضلاً عن الصدقات المختلفة.

2.4.2 حق موضوعي: تقوم به الدولة عن طريق فرضها لنسبة معينة في أموال الأغنياء إذا لم تكف حصيلة الزكاة، وذلك من أجل تأمين الاحتياجات الأساسية لأفراد المجتمع.<sup>77</sup>

2.4.3 تقييد حرية مالك المال بعدم الخروج على فرائض الارث والوصية فليس مالك المال في المجتمع الإسلامي حرراً في الخروج على ما فرضه الشرع في نظام الارث والوصية، وإذا عصاها أبطل القضاء تصرفه الجائر ونفذولي الامر احكام القضاء<sup>78</sup>

الخاتمة

ما سبق نصل إلى أن الضوابط التي وضعتها الشريعة لهي الخيار الأفضل والطريق الجاد لارتقاء الفرد والجماعة عن الفساد والإفساد، ويبقى تبنيها وتطبيقها بصرامة لتنظيم الحياة.

<sup>1</sup> صالح حميد العلي، معالم الاقتصاد الإسلامي دراسة تأصيلية لموضوعات الاقتصاد الإسلامي ومبادئه وخصائصه. ط١، دمشق- بيروت: اليمامة للطباعة والنشر والتوزيع، 1427/2006، ص 223.

<sup>2</sup> نفس المرجع السابق، ص 238.

<sup>3</sup> صالح صالح، المنهج التنموي البديل في الاقتصاد الإسلامي. ط١، القاهرة: دار الفجر، 2006، ص 346.

<sup>4</sup> حمد العبد الرحمن الجنيدل، التملك في الإسلام. الرياض: عالم الكتب، 1390، ص 79.

<sup>5</sup> صالح حميد العلي، مرجع سابق، ص 226.

<sup>6</sup> صالح صالح، مرجع سابق، ص 346.

<sup>7</sup> سورة البقرة، الآية رقم 278.

<sup>8</sup> محمد حسن أبو يحيى، اقتصادنا. ط١، عمان: دار عمار، 1989/1409، ص 313.

<sup>9</sup> سعيد سعد مرطان، مدخل للفكر الاقتصادي في الإسلام. ط١، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1422/2002، ص 206-207.

<sup>10</sup> محمد عبد المنعم الجمال، موسوعة الاقتصاد الإسلامي. ط٢، بيروت: دار الكتاب اللبناني، 1986/1406، ص 160.

<sup>11</sup> محمد حسن أبو يحيى، مرجع سابق، ص 316.

<sup>12</sup> سعيد سعد مرطان، مرجع سابق، ص 129.

<sup>13</sup> صالح صالح، مرجع سابق، ص 348-349.

<sup>14</sup> محمد عبد المنعم الجمال، مرجع سابق، ص 171.

<sup>15</sup> سورة المائدة، الآية رقم 90.

<sup>16</sup> محمد حسن أبو يحيى، مرجع سابق، ص 318.

<sup>17</sup> سورة النور، الآية رقم 19.

<sup>18</sup> صالح صالح، مرجع سابق، ص 349.

<sup>19</sup> سورة المائدة، الآيات رقم 90.

<sup>20</sup> حمد العبد الرحمن الجنيدل، مرجع سابق، ص 79.

<sup>21</sup> محمد حسن أبو يحيى، مرجع سابق، ص 312.

<sup>22</sup> صالح صالح، مرجع سابق، ص 349-350.

<sup>23</sup> سورة المائدة، الآية رقم 38.

<sup>24</sup> صالح حميد العلي، مرجع سابق، ص 237.

<sup>25</sup> حمد العبد الرحمن الجنيدل، مرجع سابق، ص 75.

<sup>26</sup> سورة آل عمران، من الآية 161.

<sup>27</sup> صالح حميد العلي، مرجع سابق، ص 238-239.

<sup>28</sup> عبد القديم زلوم ، الأموال في دولة الخلافة. ط١، بيروت: دار العلم للملايين، 1983/1403، ص 117.

---

<sup>29</sup> حمد العبد الرحمن الجنيدل، مرجع سابق، ص 80.

<sup>32</sup> عبد القديم زلوم ، مرجع سابق، ص ص 118-121.

<sup>33</sup> سورة النساء، من الآية رقم 29.

<sup>34</sup> صالح حميد العلي، مرجع ، ص 239.

<sup>35</sup> محمد بن ابراهيم الخطيب، مبادئ الاقتصاد الإسلامي. السعودية: دار المؤيد، سلسلة الخطيب للكتاب الإسلامي (الكتاب الثاني)، 2003/1424هـ، ص 82.

<sup>36</sup> صالح صالح، مرجع سابق، ص 350.

<sup>37</sup> حمد العبد الرحمن الجنيدل، مرجع سابق، ص ص 78-79.

<sup>38</sup> محمد عبد المنعم الجمال، مرجع سابق، ص 157.

<sup>39</sup> صالح صالح، مرجع سابق، ص ص 350-351.

<sup>40</sup> محمد بن ابراهيم الخطيب، مرجع سابق، ص ص 79-80.

<sup>41</sup> سورة التوبة، من الآية رقم 34.

<sup>42</sup> سعيد سعد مرطان، مرجع سابق، ص 90.

<sup>43</sup> صالح صالح، مرجع سابق، ص 351.

<sup>44</sup> صالح حميد العلي، مرجع سابق، ص ص 229-230.

<sup>45</sup> سورة الليل، الآيات رقم 8-9-10.

<sup>46</sup> سعيد سعد مرطان، مرجع سابق، ص 111.

<sup>47</sup> صالح حميد العلي، مرجع سابق، ص 236.

<sup>48</sup> سورة الفرقان، الآية رقم 67.

<sup>49</sup> سورة الإسراء، الآيات رقم 26-27.

<sup>50</sup> صالح حميد العلي، مرجع سابق، ص 237.

<sup>51</sup> حمد العبد الرحمن الجنيدل، مرجع سابق ، ص ص 71-72.

<sup>52</sup> صالح صالح، مرجع سابق ، ص 351.

<sup>53</sup> سعيد سعد مرطان، مرجع سابق ، ص 92.

<sup>54</sup> سورة النساء، الآية رقم 5.

<sup>55</sup> محمد بن ابراهيم الخطيب، مرجع سابق، ص 86.

<sup>56</sup> حمد العبد الرحمن الجنيدل، مرجع سابق، ص 81.

<sup>57</sup> سعيد سعد مرطان، مرجع سابق ، ص 109.

<sup>58</sup> سورة الإسراء، الآية رقم 16.

---

<sup>59</sup> سعيد سعد مرطان، مرجع سابق ، ص ص110-113.

<sup>60</sup> سورة الاسراء، الآية رقم 29.

<sup>61</sup> صالح صالحی، مرجع سابق ، ص 352.

<sup>62</sup> سعيد سعد مرطان، مرجع سابق ، ص ص55-56.

<sup>63</sup> صالح صالحی، مرجع سابق ، ص ص352-353.

<sup>64</sup> سعيد سعد مرطان، مرجع سابق ، ص 58.

<sup>65</sup> صالح صالحی، مرجع سابق ، ص ص 353-354.

<sup>66</sup> محمد عبد المنعم الجمال، مرجع سابق ، ص 181.

<sup>67</sup> محمد عبد المنعم الجمال، مرجع سابق ، ص 41.

<sup>68</sup> صالح صالحی، مرجع سابق ، ص 354.

<sup>69</sup> سورة الحديد، الآية رقم 7.

<sup>70</sup> حمد العبد الرحمن الجنيدل، مرجع سابق ، ص 81.

<sup>71</sup> محمد بن إبراهيم الخطيب، مرجع سابق ، ص ص 84-85.

<sup>72</sup> محمد بن إبراهيم الخطيب، مرجع سابق ، ص ص 78-79.

<sup>73</sup> سعيد سعد مرطان، مرجع سابق ، ص 170.

<sup>74</sup> سعيد سعد مرطان، مرجع سابق ، ص 183.

<sup>75</sup> سورة البقرة، من الآية رقم 276.

<sup>76</sup> صالح حميد العلي، مرجع سابق ، ص 228.

<sup>77</sup> صالح صالحی، مرجع سابق ، ص ص 355-356.

<sup>78</sup> محمد عبد المنعم الجمال، مرجع سابق، ص 213.